

### Colinas o la poesía del fervor.

Por: Álvaro Valverde. El Cuaderno. 09/12/2020

Álvaro Valverde reseña 'En los prados sembrados de ojos', de Antonio Colinas, un poemario fiel, como todos los colinianos, al humanismo y a la búsqueda de la armonía, y que explora contrastes como el de Oriente y Occidente, el origen y la universalidad, la narratividad y el lirismo, la realidad y el ensoñamiento, la luz y la sombra, la conciencia y lo alucinatorio, el ascenso y el descenso, el cielo y la tierra.

La poesía de **Antonio Colinas** (La Bañeza [León], 1946), reconocida con premios como el Nacional, el de la Crítica o el Reina Sofía, se reunió en *Obra poética completa.* 1967-2010 (2011). Después, además de algunas antologías, publicó *Canciones para una música silente*. En *Memorias del estanque* (2016), un libro que complementa a *En los prados sembrados de ojos* (donde ya aparecían poemas recogidos aquí), escribía Colinas: «Es necesaria la evolución para decir cuanto debemos decir, sintiendo y pensando a la vez. La poesía como *vía de conocimiento»*. Así, aunque esta nueva entrega sigue la senda de las anteriores (en especial de las cinco últimas), siempre fiel al humanismo y a la búsqueda de la armonía que siempre la ha caracterizado, se aprecian cambios en una poética asentada y personal como pocas del panorama. Por contraste quizá: Oriente y Occidente, el origen y la universalidad, la narratividad y el lirismo, la realidad y el ensoñamiento, la luz y la sombra, la conciencia (consciente) y lo alucinatorio, el ascenso y el descenso, el cielo (estrellas, firmamento) y la tierra (isla y piedras: Ibiza y el noroeste castellano y leonés), etcétera.

La unidad viene dada no sólo por la voz, sino también por la «realidad profunda» que intenta mostrarse en consonancia con los versos de **Machado**: «el alma del poeta/ se orienta hacia el misterio». Una visión propia de alguien que contempla el mundo con «ojos de piedad». Al encuentro de la «expresión esencial» mediante la soledad, la serenidad y el silencio. «En la oscuridad/ (en mi oscuridad),/ veo sin ver/ y encuentro/ sin buscar», leemos.

Seis partes (que podrían ser otros tantos libros) componen el volumen. La primera es una vuelta a los orígenes, a sus raíces. De nuevo remito a «Un valle, dos valles»,



el epílogo de sus *Memorias*. Léase «La estrella final»: «¿Por qué te fuiste tan lejos/ si la meta final estaba aquí,/ en el lugar del que partiste». Allí, la infancia: «Solo eres el niño que fuiste». Las «ruinas fértiles». Sitios como el huerto frayluisiano de La Flecha, Tábara (León Felipe y «la piedra humilde»), la sierra cordobesa de su adolescencia (y Góngora)... Y otros símbolos: la fuente, los álamos, la calzada, el río, la casa, el castro, las montañas, el bosque, la encina... Y maestros: santa Teresa, Azorín y Rubén Darío.

Al Extremo Oriente (uno de sus pilares filosóficos y literarios) dedica los poemas de la segunda parte. Se sitúan en India, Corea y China. Mezclan lo reflexivo con anotaciones de un diario de viajes. Homenajea a **Tagore**, **Li Bai** o **Wang Mian** (en forma de monólogo dramático).

En la tercera, escrita en Formentor e inspirada en los paisajes del pintor modernista **Anglada Camarasa**, dialogan dos islas mediterráneas: Mallorca e Ibiza.

Como en el resto del libro, los poemas extensos, discursivos, llenos de preguntas, meditativos o metafísicos (sin desdeñar lo ensayístico). Versos que fluyen de una inspiración que adopta a rachas un tono surreal y en los que afloran palabras compuestas: «luces-lágrimas», «amor-ciervo», «esquirlas-rubíes», etcétera.

Un epistolario inacabado ocupa la cuarta parte. **Pound** y **Eliot**, la romana Villa Torlonia, una ladera en Toscana, el último naufragio de **Shelley**, el Tera (su primer río), el padre y los cuentos de **Andersen**, canciones para sus hijos (Clara y Jandro) y María José, su mujer, personal capital en su vida, dedicataria del libro: «¡Y la inefable infinitud de amar!».

Precisamente la mujer, símbolo coliniano, centra la quinta parte, acaso la más enigmática. Donde leemos, por cierto, el poema «Un ruego para tiempos de pandemia».

«Tres poemas mayores» conforman la sexta. Sus temas: la música (la de su juventud en Milán), **Cervantes** (en su noche final) y la «eterna dualidad»: palabra y silencio, una meditación en Arabí.



Recuerda Colinas que la poesía es un don, pero también «un constante y firme ejercicio de la voluntad». De ahí su perseverante «peregrinación» hacia el «poema sagrado».

# Selección de poemas

#### Un cuento de infancia

Padre: tú me trajiste un día de un viaje un libro de cuentos de Andersen. Yo era entonces un niño enfermo en su lecho; yo no era un lector ni era un poeta. Sólo era un niño muy pequeño y enfermo que intuía otros mundos cuando veía temblar de noche, en las cortinas, sombras negras.

Pero llegó la luz
a mi vida, pues olvidar no puedo
el placer que sentí al recibir
el libro entre mis manos.
Y no era porque fuese un regalo,
no era por el don, feliz, de recibirlo.
Era quizás porque en el libro aquel
tú pusiste un *mundo*con tus manos
en mis manos.
Y se llenó de luz la habitación,
y ya no había seres misteriosos

que me atemorizaran al temblar de noche las cortinas.

Y recuerdo muy bien que, antes de abrir las páginas del libro, ya sentí en mi interior un sublime placer que describir no puedo.
Luego, salí a los campos y sané, pero perdí el libro, y con él se perdió mi infancia y aquel placer incluso de sentir que hay *otra realidad:* ésa en la que aún yo creeré por siempre, aunque jamás la vea.

# ¿Qué fue de aquellas músicas?

¿Qué fue de aquellas músicas de un tiempo en Europa, las de mi juventud? Me recibió Milán con las nieves de enero y con aquel concierto para oboe de Marcello.

Creo que, desde entonces, ya no he sido el mismo. Pocos días después se reafirmó aquella especie de metamorfosis en el Teatro Lírico: I Musici escribieron el júbilo encendido de Vivaldi en mis ojos. ¿O fui otro al seguir cada paso, cada gesto de la pequeña-grande Carla Fracci en el *Preludio a la siesta de un fauno*? Sí, sentí que era otro en la Scala, al escuchar las sinfonías de Mahler



(cincuenta años después de que él muriera) como una mar serena que ascendiera, como una tormenta que llegó, conducida por las manos de Claudio Abbado.
¿O la transformación del que fui en el que soy se dio aquella noche en que llovía mansamente sobre la estatua de Leonardo da Vinci?

Pasaban relumbrando los coches mientras dentro del teatro la voz de ángel de Mirella Freni nos iba ofrendando cada aria de La Bohème.
(Durante el entreacto, me asomé a la terraza.

La Iluvia

había cesado.

La plaza y sus palacios an

relumbraban, eran como de plata).

¿Qué fue de aquellas músicas de entonces? ¡Fueron tantas y tan turbadoras, casi como un veneno que embriagara! Músicas en países y en anocheceres inesperados, mientras fuera cada estación del año tejía tramas de oro, de niebla, o de escarcha en mis pestañas. ¿Y aquel concierto en el Conservatorio de Ginebra, que dieron los alumnos de Nikita Magaloff? Un año antes yo había escuchado a Nikita Magaloff. Me asaltó su piano en el Teatro

Donizetti de Bérgamo



mientras fuera arreciaba una borrasca que tronchaba las ramas de los árboles.

El arte de la fuga, aquella matemática celeste de las notas de Bach me serenó una noche en la catedral de Berna. Más tarde, escucharía a Bach interpretado por Ritcher, tras la puerta cerrada de un palacio de Bonn, mientras fuera el otoño discurría con sus llamas por las aguas del Rin. (A Bach lo interpretaba aquella noche Sviatoslav Ritcher, no Karl Ritcher, el que nos entregó acaso las mejores versiones de los Conciertos de Brandenburgo. En el 5º y el 6º conciertos, Bach y Karl Ritcher nos demostraron que el hombre y su Arte pueden ser en la vida algo más que ceniza para la muerte.

Y yo acababa siempre escapando hacia la otra orilla de los lagos alpinos.
Llevaba en el bolsillo de mi abrigo un libro de Rousseau que no leía:
Las ensoñaciones del paseante solitario.
Y cuando anochecía, regresaba yo solo en el último barco hacia las temblorosas luces de la otra orilla.
O, de día, ascendía a las montañas.
Seguía los senderos por los bosques hasta que, ya en la cima, me tumbaba



sobre la nieve, bajo un sol de hielo azul. Acaso lo que hacía era huir de aquellas músicas que me enloquecían dulcemente al privarme de la razón común.

¿Y las inesperadas melodías de Praga en cada esquina, aquel Mozart que volvía a sonar en la capilla donde él había actuado siglos antes? ¿Y aquella melopea del incienso combinada con cantos ortodoxos en iglesias con frescos desconchados en el monasterio de Nauzí? Fueron tiempos muy duros aquellos, parecidos a heridas que sangraban sólo música para a la vez sanarme y enfermarme, para enfermarme y para sanarme.

¿Qué fue de aquellas músicas de un tiempo en Europa, las de mi juventud? Me extraviaron, me hicieron perder la razón.

Mas, perdiéndola, encontré otra razón más poderosa para mi vida. Desde entonces, creí en algo más que en la ceniza y mi razón no es ya razón para la muerte.

21-XII-2014

## Miguel de Cervantes interroga a su noche final



Malhadado, ¿de dónde vine y hacia dónde irá ahora mi vida tras las puertas cerradas, tras los caminos muertos? Los caminos no van ya a ningún sitio: son ellos los que vienen hacia mí. Hoy yo soy el camino. Hoy ya soy el camino sin camino. ¿Y por qué viene ahora a mis ojos cerrados un sueño de humedades muy verdes?

Cervantes: una aldea, sólo un sueño allá en el noroeste con los lobos vagando por la nieve, entre robles y castaños; un pueblo no muy lejos de un lago donde acaso nacieron, o vivieron, o murieron mis ancestros, ¡quién lo sabe! ¿Por qué asoma hoy ese paisaje a los dos lagos ciegos de mis ojos? Cervantes: el *origen* que mi vida errabunda ignoró. Cuando acaba la vida ya todo es un sueño para el hombre.

¿Y si yo hubiese muerto en Italia? ¿Y si yo hubiese muerto en Lepanto? ¿Y si yo hubiese muerto en Argel? ¿Y si hubiese muerto en las Indias, como yo supliqué, en pago a mis servicios? ¡Quizás hubiera sido otra gloria la mía! Olvidar no he podido una frase que aún sangra en mis ojos cerrados: «Busque por acá en que se le haga merced».

¿Logra la libertad quien la persigue



con desesperación o está la libertad dormida en nuestros pechos, esperando a que hagamos germinarla? Y aquella otra frase, en dolor destilada, la que fue perla o gota de oro, esencia de mi vida? ¿Cómo era aquella frase que un día escribí? «Porque la libertad, amigos, porque la libertad, porque...» ¿Y para qué tanto camino inútil por tus huesos, malhadado? ¿Por qué el griterío de ventas y de cárceles, tanta cansada barda de mi patria amada bajo una Iluvia de cenizas, bajo soles de cal?

¡Y pensar que yo vi los palacios de Roma, de Florencia! Nunca olvidé los versos que en Italia leí: eran música que todavía arde en mis labios morados. Ludovico Ariosto: aquel ritmo de tus versos lo murmullo aún para espantar a esa muerte cierta que ya veo a los pies de mi cama con su antifaz de niebla: Le donne, i cavalier, l'arme, gli amori... ¿Era así el ritmo de aquel verso primero, el que yo traspasara hace sólo tres días a mis palabras últimas, aquellas que dictara para el prólogo de mi Persiles: El tiempo es breve, las ansias



crecen, las esperanzas menguan...

¡Cuán breve fue el tiempo y cuán largo este adiós! Siento frío.

Hermanas: ¿por qué fuisteis

como un desasosiego continuo para mí?

Esposa: ¿por qué no estuve más

a tu lado?

Hija: ¿por qué no me bastaba y te bastó

mi amor y tu amor?

Madre: ¿en dónde estás ahora?

¿Voy hacia ti o voy hacia un abismo?

Busquen los que aquí quedan la gema que se esconde debajo de gigantes y molinos, de farsas, burlas y de trampantojos de la vida diaria, engañosa. La vida de un hombre es algo serio cuando la rigen conciencia y consciencia.

«Porque la libertad, amigos, porque la libertad, porque...»
Sí, ahora ya recuerdo las palabras exactas que escribí:
La libertad es uno de los más preciosos dones que a los hombres dieron los cielos [...] por la libertad, así como por la honra, se puede y debe aventurar la vida.

Siempre hubo una vela encendida en mis noches, en la noche del ser y del no ser.
Y el nombre de su luz, de aquella llama era *sabiduría*.
Sabiduría: ¿te encontré y te perdí,

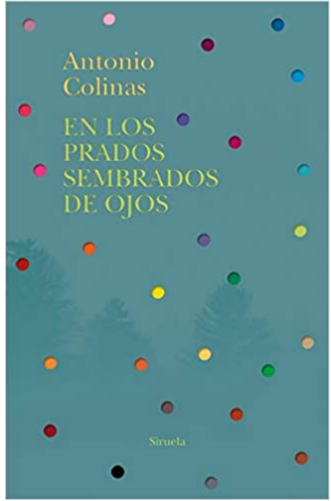


o te logré salvar con mis palabras?
Yo también te llamaba *humanismo*,
o a veces *piedad*.
Te encontré en mis desvelos nocturnos,
cuando a mi alrededor aullaban
los perros, las tormentas.
¿Y de qué me sirvió sabiduría
si ahora, extraviado, no sé a dónde voy?

Quítate el antifaz, Señora Muerte, y dime a dónde vamos. ¿Florecerán un día mis cenizas? ¿Será posible el eternizarse cuando llegue el silencio absoluto? Malhadado: en mis pestañas tiemblan aún esas amadas brasas de la sabiduría las que aventé en palabras, en sílabas de luz. Hoy mismo ofrendaré con humildad mis libros —el libro que es mi vida al Gran Lector de Vidas. Malhadado, ¿a dónde voy?, ¿hacia qué luz o hacia qué abismo? Sabed, los que quedáis aquí que hoy mismo espero estar en el paraíso de los pobres.

Palacio Real, Madrid, 30 de enero de 2017 (Clausura del Año Cervantino)





En los prados sembrados de ojos Antonio Colinas Siruela. 2020 162 páginas 20€

Álvaro Valverde (Plasencia, 1959) es autor de libros de poesía como Las aguas detenidas, Una oculta razón (Premio Loewe), A debida distancia, Ensayando círculos, Mecánica terrestre, Desde fuera, Más allá, Tánger y El cuarto del siroco (los cinco últimos en la colección Nuevos Textos Sagrados, de Tusquets) o Plasencias (De la Luna Libros). Sus poemas están incluidos en numerosas antologías y han sido traducidos a distintos idiomas. También es autor de dos novelas: Las murallas del mundo y Alguien que no existe; un libro de artículos, El lector invisible, y otro de viajes, Lejos de aquí. La editorial La Isla de Siltolá publicó, en edición de Jordi Doce, la antología Un centro fugitivo; y la Editora



Regional de Extremadura, *Álvaro Valverde. Poemas (1985-2015)*, con dibujos de Esteban Navarro.

#### LEER EL ARTÍCULO ORIGINAL PULSANDO AQUÍ

Fotografía: El Cuaderno Digital.

Fecha de creación 2020/12/09